The Historical Evolution of Qur'anic Studies in Malaysia: From the
Writing of the Mushaf to Tafsir in Social, Cultural, and Political

Contexts

Evolusi Historis Studi al-Qur'an di Malaysia: Dari Penulisan
Mushaf hingga Tafsir dalam Konteks Sosial, Budaya, dan Politik

Nijma Auliah Salsadilah

@ Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia

® nijmaauliah@gmail.com

Ifan Maulana Ishak
@ Universitas Gadjah Mada Yogyakarta, Indonesia
@ ifanlana@gmail.com

Abstract

The study examines the historical development, contemporary dynamics,
and socio-cultural implications of Qur'anic studies among Malaysian
Muslims. Despite its significance for national identity formation, it remains
under-examined in comprehensive scholarly surveys. The research adopts
an integrative approach that simultaneously maps the chronological evo-
lution of Qur'anic scholarship from the 14™-century Malay Sultanates to
the present. It analyses the reciprocal influence between Qur'anic dis-
course and Malaysian social, cultural, and political structures. A descrip-
tive-analytical method was employed, drawing on archival documents,
classical Malay manuscripts, colonial records, and recent academic publi-
cations. An interdisciplinary lens, integrating historiography, sociology of
knowledge, and textual analysis, ensured methodological rigour. Qualita-
tive content analysis and historiographical triangulation constructed a
multi-layered narrative. Findings reveal that Qur'anic studies in Malaysia
have continuously adapted to shifting intellectual currents, incorporating
indigenous interpretive traditions, the imprint of Islamic civilization, and
Western academic paradigms since the 19* century. This adaptation has
further facilitated the exchange of exegetical ideas through regional
scholarly networks. The Qur'an has functioned not only as a religious text
but also as a discursive tool that shapes language policy, educational
curricula, and public morality, thereby profoundly influencing nation-
building processes. Furthermore, the study concludes that recognizing
Qur'anic scholarship's historical depth and dynamic character is essential
for informed policy-making and advancing a pluralistic vision of Malaysian
cultural development.

Keywords:

Qur'anic Studies,
Malaysian Muslims,
Historical Evolution,

Tafsir Tradition,
Socio-Cultural Implications.

Received: 2025-05-25
Revised: 2025-06-27
Accepted: 2025-07-31

*Corresponding Author:
Nijma Auliah Salsadilah,
Universitas Islam Negeri
Sunan Kalijaga Yogyakarta,
Indonesia
nijmaauliah@gmail.com

© Copyright, 2025 The
Author(s). This open-access
article is distributed under
an Attribution-Share Alike
4.0 International (CC BY-SA).

How to Cite: Nijma Auliah Salsadilah & Ifan Maulana Ishak. “Evolusi Historis Studi al-Qur'an di Malaysia: Dari
Penulisan Mushaf hingga Tafsir dalam Konteks Sosial, Budaya, dan Politik.” Indonesian Journal of History and Islamic
Civilization 2, no. 1 (2025): 43-60. https://doi.org/10.35719/ijhic.v2.i1.27



https://ijhic.uinkhas.ac.id/
https://doi.org/10.35719/ijhic.v2.i1.27
mailto:nijmaauliah@gmail.com
mailto:ifanlana@gmail.com
mailto:nijmaauliah@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

NIJMA AULIAH SALSADILAH & IFAN MAULANA ISHAK

Pendahuluan

Malaysia merupakan negara yang terletak di kawasan Asia Tenggara,
dimana gejolak Islamnya menunjukkan dinamika yang sangat menarik. Banyak
penelitian menjelaskan bahwa Asia Tenggara telah mengalami proses Islamisasi
yang intensif bahkan sejak kedatangannya pada era modernisasi khususnya
Malaysia. Kelompok Islam mengalami perubahan transformasi yang cepat,
berperan dalam pemerintahan dan mengendalikan perkembangan politik. Selain
Timur Tengah yang merupakan pusat dari perkembangan Islam, Asia Tenggara
juga khususnya Malaysia memiiliki kelebihan dan dinamika serta dilihat ber-
potensi untuk menjadi pusat gerak peradaban Islam. Malaysia memiliki sejarah
panjang dan hubungan erat dengan Islam yang telah menjadi bagian integral dari
identitas nasionalnya. Menurut data sensus terbaru, mayoritas penduduk
Malaysia sekitar 61.3%, yang menganut agama Islam. Studi kawasan Islam di
Malaysia mengkaji bagaimana Islam tidak hanya berfungsi sebagai agama tetapi
juga sebagai elemen kunci dalam struktur sosial, politik, dan budaya masyakarat
Malaysia.l

Fase munculnya berbagai karya berkaitan dengan studi Islam di Malasyia
terjadi selama periode formatif pada kahir tahun 1950-an dan 1960-an. Karena
selama fase tersebut kaum Muslim di Malaya memprakarsai pendirian Islamic
College of Malaya (ICM), yakni perguruan tinggi yang berlokasi di Kelang,
Selangor. Terdapat 55 mahasiswa di awal perintisannya, yang bergabung dengan
perguruan tinggi tersebut pada Februari 1955.2 Namun, menurut Riddell, lebih
jauh daripada itu Muslim di Semenanjung Malaya selama abad 10-11 dan 16-17
telah mendominasi wilayah tersebut, bukti-bukti substansial yang ada di Aceh
dapat pula disebut sebagai perkembangan pertama ilmu Islam berkembang, dan
pada era kesultanan inilah dapat pula dilihat peran studi Qur’an dan tafsirnya
hingga akhir abad ke-11 hingga 17 melalui tinggallan beberapa manuskrip
mengenai studi keilmuan tersebut.3

Penelitian terkait dengan studi Qur’an di Malaysia setidaknya telah di-
lakukan oleh beberapa peneliti. Penelitian Ibrahim menjelaskan tentang institusi
perguruan tinggi yang menawarkan studi Ulumul Qur’an dengan komparasi
dari semua institusi yang diteliti terhadap garis besar studi al-Qur’an yang di-
tawarkan oleh masing-masing institusi tersebut.# Penelitian serupa oleh Abdul

1 Zainah Anwar, Kebangkitan Islam di Malaysia (Jakarta: Penerbit LP3ES, 1990).

2 lbrahim Abu Bakar, “A History of Islamic Studies in Malaysia,” Oriente Moderno 19, no. 2 (2000): 371-93.
https://www.jstor.org/stable/25817781

3 Peter G. Riddell, “Classical Tafsir in the Malay World: Emerging Trends in Seventeenth-Century Malay
Exegetical Writing,” in The Qur’an in the Malay—Indonesian World Context and Interpretation (New York: Routledge,
2016).

4 Mohamed Akhiruddin lbrahim, “Ulum Al-Quran Course in Higher Education Institutions: A Comparative Study

44 | INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (JHIC)
VOL. 2 NO. 1 (2025)


https://www.jstor.org/stable/25817781

THE HISTORICAL EVOLUTION OF QUR'ANIC STUDIES IN MALAYSIA

Kholiq Hasan yang mengkaji tren studi al-Qur’an pada jurusan Magister Studi
al-Qur'an dan Sunnah di International Islamic University Malaysia (IIUM),
sebanyak 63% kajian tesis al-Qur’an didominasi kajian tematik isu-isu kontem-
porer, karena IIUM al-Qur’an menjadikan pendekatan integritas antara ilmu-
ilmu keislaman dan interdisipliner sebagai solusi permasalahan sosial.> Berikut-
nya, penelitian Aderi Che Noh et al. mengkaji tentang praktik pengajaran dan
pembelajaran al-Qur’an di Malaysia dan Inggris.® Sedangkan penelitian terkait
studi Qur'an di Malaysia, khususnya perkembangan tafsir, setidaknya ada
beberapa penelitian, yang di antaranya: Peter G. Riddell menjelaskan upaya-
upaya perintis tafsir Qur'an Melayu yang mempertimbangkan fragmen tafsir
paling awal dalam bahasa Melayu hingga pada tafsir yang ditulis Muhammad
Said bin Umar dari Kedah pada abad ke-20.7 Penelitian Hussin & Majid juga
menjelaskan perkembangan studi Al-Qur’an di Malaysia yang dipengaruhi oleh
dua aliran dan kecenderungan utama, yakni Muhammad Abduh dan Syekh
Waliyullah al-Dihlawi.? Selanjutnya, Firdaus dan Jani menjelaskan terkait per-
kembangan ilmu tafsir dan hadis di Malaysia berdasarkan tinjauan historis dan
dampaknya terhadap sistem pendidikan dan lembaga Islam lainnya.’

Berdasarkan beberapa kajian di atas, jelas bahwa penelitian terkait histo-
ritas dan dinamika studi Qur’an di Malaysia masih belum banyak dilakukan.
Baik oleh peneliti Malaysia ataupun Indonesia. Karena itu, peneliti tertarik untuk
menfokuskan pembahasan tersebut. Sejalan dengan itu, penelitian ini bertujuan
untuk mengembangkan literatur sebelumnya, juga untuk menyelesaikan tugas
mata kuliah studi kawasan Islam di Malaysia. Secara lebih khusus terdapat lima
pertanyaan yang diajukan, pertama bagaimana sejarah studi al-Qur’an yang
bersamaan dengan masuknya Islam di Malaysia? Kedua, bagaimana dinamika
studi Qur’an dan implikasinya terhadap kehidupan sosial budaya di Malaysia?
Ketiga bagaimana perkembangan studi al-Qur’an mulai dari penulisan mushaf
hingga tafsir di Malaysia?

Of Selected Public Universities In Malaysia,” IJASOS- International E-Journal of Advances in Social Sciences 2, no. 6 (2016).

5 Moh. Abdul Kholig Hasan, “Tren Kajian Al-Qur’an di International Islamic University Malaysia (IlUM); Analisis
terhadap Karya Tesis,” Al-Tadabbur: Jurnal lmu Al-Qur’an dan Tafsir 6, no. 2 (2021): 339-360. https://doi.org/10.30868/
at.v6i02.1761

6 Mohd Aderi Che Noh et al., “The Study of Quranic Teaching and Learning: A Review in Malaysia and United
Kingdom,” Middle East Journal of Scientific Research 15, no. 10 (2013): 1338—44. https://doi.org/10.5829/idosi.mejsr.
2013.15.10.11509

7 Peter G. Riddell, “Variations on an Exegetical Theme: Tafsir Foundations in the Malay World,” Studia Islamika
21, no. 2 (2014): 259-92. https://doi.org/10.15408/sdi.v21i2.1072

8 Hussin Haziyah and Abdul Majid Latifah, “Early Development of Quranic Exegesis in Malaysia,” International
Journal of Asian Social Science 3, no. 8 (2013): 1732—44. http://www.aessweb.com/journal-detail.php?id=5007

9 Raudlotul Firdaus Binti Fatah Yasin and Mohd. Shah Jani, “The Development of ‘Ilm Tafsir and Hadith in
Malaysian Educational System,” Journal of Islam in Asia 16, no. 1 (2019): 258-277. https://journals.iium.edu.my/jiasia/
index.php/jia/article/view/786

INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (JHIC) | 45
VOL. 2 NO. 1 (2025)


https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1761
https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1761
https://doi.org/10.5829/idosi.mejsr.2013.15.10.11509
https://doi.org/10.5829/idosi.mejsr.2013.15.10.11509
https://doi.org/10.15408/sdi.v21i2.1072
http://www.aessweb.com/journal-detail.php?id=5007
https://journals.iium.edu.my/jiasia/index.php/jia/article/view/786
https://journals.iium.edu.my/jiasia/index.php/jia/article/view/786

NIJMA AULIAH SALSADILAH & IFAN MAULANA ISHAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis terkait pentingnya menge-
tahui sejarah terhadap perkembangan studi al-Qur’an. Memahami konteks
historis tentu akan memiliki paham akan latar belakang studi al-Qur’an melalui
metode keilmuan dari seorang penafsirnya, yang kemudian akan mendukung
pemahaman akan teks, dan proses antisipatif terhadap bahaya kesalahan pe-
nyalinan. Tetapi bukan hanya masalah kesalahan penyalinan yang biasa terjadi,
tetapi juga masalah yang lebih berbahaya yaitu perbedaan dari aslinya'?. Oleh
karena itu, penelitian ini diharapkan mampu memberika kontribusi terhadap
pemahaman terkait historitas perkembangan kajian al-Qur’an di kawasan Asia
Tenggara, khususnya di Malaysia.

Metode

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif analisis yaitu mendeskrip-
sikan fakta-fakta terkait historitas studi Al-Qur’an yang ada di Malaysia. Teknik
pengumpulan data yang digunakan yaitu studi pustaka. Adapun pengumpulan
data bertujuan untuk memperoleh data historis sedangkan teknik studi pustaka
untuk mencari beberapa refrensi yang relevan dengan penelitian ini.

Pada penelitian ini juga menggunakan pendekatan historis dengan proses
menganalisa secara kritis dari data-data masa lampau. Poin-poin penting dalam
penelitian sejarah sendiri justru ketika pokok bahasan mengacu pada landasan
teoritis sehingga mencapai tahap historiografi yang sistematis dan runut sesuai
masanya.!l Tentu untuk memahami sejarah, maka diperlukan pemahaman ter-
kait alur dan metode penelitiannya, menurut Kuntowijoyo terdapat empat taha-
pan penulisan metode historis dimulai dari heuristik (pengumpulan sumber),
verifikasi, interpretasi dan historiografi (penulisan sejarah).'> Sedangkan bagi
Gottschalk langkah tersebut harus diawali dengan proses pemilihan topik
terlebih dahulu,’® tetapi pada tujuan akhirnya ialah memperoleh narasi histo-
riografis yang kritis dengan berhasil merekonstruksi peristiwa masa lalu secara

imajinatif.

Hasil dan Pembahasan: Perkembangan Islam dan Historitas Studi al-Qur’an
di Malaysia

Islam masuk di Malaysia pada sekitar abad ke-7 hingga ke-13 melalui
perdagangan dari Arab, Persia, dan India yang berlayar melalui Semenanjung

10 Judith Koren and Yehuda D. Nevo, “Methodological Approaches to Islamic Studies,” Der Islam 68, no. 1 (1991):
87-107. https://doi.org/10.1515/isIm.1991.68.1.87

11 Helius Sjamsuddin, Metodologi Sejarah (Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2016), 40.

12 Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah, Cet. Kedua (Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 2003).

13 Louis Gottschalk, Mengerti Sejarah (Jakarta: Ul Press, 1985).

46 | INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (JHIC)
VOL. 2 NO. 1 (2025)


https://doi.org/10.1515/islm.1991.68.1.87

THE HISTORICAL EVOLUTION OF QUR'ANIC STUDIES IN MALAYSIA

Malaya yang saat itu menjadi jalur perdagangan utama yang menghubungkan
Cina dan India hingga akhirnya Islam menyebar'’. Bahkan sebelum masuknya
penjajah Belanda dan Inggris di Malaysia, telah banyak kesultanan-kesultanan
yang menganut undang-undang dasar Islam dan berlaku berdasarkan nilai-nilai
syari’ah Islam beraliran ahlu al-sunnah al-jama’ah dan bermadzhab Syafi'i."” Seperti
kesultanan Malaka pada abad ke-14 yang didirikan oleh Parameswara yang
awalnya merupakan penganut Hindu kemudian menikah dengan putri dari
kesultanan Pasai di Sumatera, barulah ia memeluk agama Islam dan mengubah
namanya menjadi Sultan Iskandar Shah pada abad ke-15. Sejak saat itulah Islam

menjadi agama yang resmi di kesultanan Malaka."

Kesultanan Malaka juga mempunyai jaringan politik yang kuat dengan
kerajaan-kerajaan Islam di sekitarnya, dengan dijadikan agama Islam sebagai
agama resmi di kesultanan Malaka, hal tersebut menjadi salah satu faktor
penyebaran Islam di Malaysia, meskipun pada tahun 1511 kesultanan Malaka
jatuh di tangan Portugis kemudian Belanda dan Inggris, akan tetapi Islam tetap
bertahan dan terus berkembang terutama melalui dakwah ulama-ulama di
kalangan masyarakat lokal, pendidikan agama seperti di pondok pesantren
seperti Madrasah al-Hadi di Malaka dan Madrasah Muhammadiyah di Klantang
oleh Majelis Agama dan Adat Istiadat Melayu.”

Islam menjadi kunci utama perjuangan kemerdekaan Malaysia, sebab
terdapat organisasi Islam seperti, Hizbul Muslimin dan Partai Islam se-Malaysia
yang turut memperjuangkan kemerdekaan dan menegakkan nilai-nilai Islam
dalam pemerintahan. Setelah Malaysia merdeka pada tahun 1957 barulah Islam
diakui sebagai agama resmi negara dan kebebasan beragama bagi non muslim
tetap dijamin. Hingga dimasa modern, Malaysia bahkan menjadi salah satu pusat
penting studi Islam di Asia Tenggara dengan berbagai universtas dan lembaga
pendidikan agama Islam yang mendalam."

Setelah masuknya Islam di Malaysia, peradaban dan kemajuan mulai
berkembang. Sebelum kedatangan Islam peradaban tersebut bukan tidak ada.
Namun, peradaban tersebut dapat dikatakan bias identitas. Tidak adanya dasar
dan ciri khas yang membedakan peradaban dan budaya dengan bangsa lain.
Sehingga, Islam memiliki peranan penting dalam mewarnai peradaban di

14 Virginia Matheson Hooker, Tuhfat Al-Nafis: Sejarah Melayu-Islam (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka
Kementrian Pendidikan Malaysia, 1991).

15 Anwar, Kebangkitan Islam Di Malaysia.

16 Hamka, Sejarah Ummat Islam Jilid IV (Jakarta: Bulan Bintang, 1976).

17 Ajid Thohir, Perkembangan Peradaban di Kawasan Dunia Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004).

18 Ahmad Munawar Ismail, Zakaria Stapa, and Siti Aishah Suhaimi, “Islam Dan Pembentukan Jati Diri Bangsa
Melayu,” Jurnal Hadhari Special Edition (2012): 143—-154. http://dx.doi.org/10.17576/JH-2012-SP-04

INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (UJHIC) | 47
VOL. 2 NO. 1 (2025)


http://dx.doi.org/10.17576/JH-2012-SP-04%C2%A0

NIJMA AULIAH SALSADILAH & IFAN MAULANA ISHAK

Malaysia. Adapun faktor-faktor yang menjadikan hubungan antara identitas
Islam dan Malaysia menjadi erat,” antara lain:

1. Kesamaan karakter dan sifat antara Islam dan Masyarakat Malaysia.
Kesamaan tersebut dari pengamalan nilai-nilai perilaku yang lemah
lembut, ramah, humoris dan universal.

2. Islam merupakan agama yang diyakini sebagai ajaran yang dapat
diterima oleh akal, sesuai dengan sifat dasar alamiah manusia dan bersifat
mudah.

3. Islam mengajarkan bahwa kedudukan manusia semua sama di mata
Tuhan. Tidak ada strata atau kasta sosial yang membatasi. Islam bersifat
rahmatan lil ‘alamin dan memiliki asas humanisme yang kuat yang
berdasar pada ajaran (ukhuwah) persaudaraan.

Peranan Islam yang kuat dan mendominasi dengan bangsa Malaysia
menjadi nilai dan norma bagi masyarakatnya. Sehingga adanya pandangan yang
menyebutkan bahwa jika seseorang itu masuk islam maka akan digelari dengan
istilah masuk melayu. Hal tersebut karena Islam telah meletakkan peradaban
yang tinggi yang diwujudkan dalam kekuasaan politik berupa kesultanan serta
mampu head-to-head dengan peradaban Timur dan Barat. Selain itu, adanya
ketertarikan yang kuat dengan indahnya Islam itu sendiri.”

Demikian studi al-Qur’an yang merupakan bagian dari Studi Islam
(Islamic Studies) bermula dari dunia Islam sendiri nyatanya di dunia Barat pun
sangat menggemrinya. Hampir semua kampus atau Perguruan Tinggi di Barat
menawarkan studi Islam dengan berbagai penyebutan seperti Middle East
Studies, Near Eastern Studies, Religious Studies, Comparative Religion, dan lain-
lain. Kajian terhadap al-Qur’an mulai menarik perhatian di Barat ketika Theodor
Noldeke (1836-1930) menulis buku sejarah al-Qur’an (Geschichte des Qorans)
yang kemudian diterbitkan pada 1860 oleh Universitas Gottingen, Jerman.?
Begitu juga tren kajian al-Qur’an di kawasan Timur tepatnya di Asia Tenggara
yang dimulai dari masa kemunculan dan perkembangan hingga dinamikanya.
Sejarah kajian al-Qur’an di Asia Tenggara memang sangat menarik untuk dikaji
karena bagaimanapun juga, ilmu ini dipengaruhi oleh peradaban Islam.

Peradaban Islam yang begitu gemilang banyak juga terinspirasi oleh ayat-
ayat al-Qur’an. Sebelum Bagdad dihancurkan oleh tentara Hulagu Khan pada
tahun 656 H/1258 M, dunia Islam penuh dengan kajian-kajian ilmiah yang

19 Arditya Prayogi, “Dinamika Islam di Malaysia: Telaah Sosio Historis,” Etnohistori: Jurnal llmiah Kebudayaan
Dan Kesejarahan IX, no. 1 (2022): 34-35. http://ejournal.unkhair.ac.id/index.php/etnohis/article/view/4942

20 Prayogi.

21 Muhammad Anshori, “Tren-Tren Wacana Studi Al-Qur’an dalam Pandangan Orientalis di Barat,” Nun: Jurnal
Studi Alquran dan Tafsir di Nusantara 4, no. 1 (2019): 13—44. https://jurnalnun.aiat.or.id/index.php/nun/article/view/35

48 | INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (JHIC)
VOL. 2 NO. 1 (2025)


http://ejournal.unkhair.ac.id/index.php/etnohis/article/view/4942
https://jurnalnun.aiat.or.id/index.php/nun/article/view/35

THE HISTORICAL EVOLUTION OF QUR'ANIC STUDIES IN MALAYSIA

menghasilkan beragam ilmu. Tetapi pada saat itu banyak karya-karya sarjana
Muslim yang hilang, bahkan terbakar. Sejarah hanyalah tinggal namanya saja,
namun spirit keilmuan tetap terus berkembang. Itulah sebabnya negara-negara
Barat mulai tertarik mengkaji Islam melalui kitab suci al-Qur’an. Demikian juga
yang terjadi di Semenanjung Melayu, ada beberapa alasan mengapa tulisan-
tulisan mengenai kajian Al-Qur’an dari abad-abad awal Islam di daerah ini tidak
dapat diekspos secara struktural dan jelas. Pertama, polemik keagamaan menye-
babkan penghancuran beberapa tulisan-tulisan awal. Kedua, tidak ada tradisi
yang sudah lama ada untuk melestarikan catatan tertulis seperti yang ada di
dunia Arab. Akhirnya, dan mungkin yang paling penting, kertas dengan cepat
rusak dalam iklim tropis yang sangat lembab di Asia Tenggara jika tidak
disimpan di tempat yang didinginkan secara khusus.”

Studi Ulum al-Qur’an di Malaysia merupakan cabang dari pendidikan
Islam yang diperkirakan telah dimulai sejak kedatangan Islam di Semenanjung
Malaya pada abad ke-14. Namun, sistem pendidikan pada saat itu masih bersifat
informal. Ketika Islam datang ke Malaka pada 1414, penerimaan agama oleh
Parameswara menyebabkan agama ini menyebar secara luas. Studi Islam pada
saat itu diwujudkan dengan pengajaran dan pembelajaran al-Qur’an. Hal ini
dibuktikan dengan ditemukannya manuskrip-manuskrip yang berkaitan dengan
Al-Qur’an dunia Melayu meskipun studi ini belum menemukan geliat yang kuat
dari para peneliti. Pengamatan yang dilakukan oleh para peneliti menunjukkan
bahwa beberapa bidang dalam Ulum al-Qur’an sama-sama berkembang di
kawasan Melayu. Di antara bidang-bidang tersebut adalah penafsiran al-Qur’an,
kelebihan al-Qur’an, tajwid al-Qur’an dan kisah-kisah dalam al-Qur’an.”

Institusi pembelajaran al-Qur’an hanya berlangsung di pondok-pondok
dan istana-istana penguasa Melayu. Kajian-kajian terhadap  al-Qur’an
berkembang dan sebagai hasilnya, berbagai ilmu pengetahuan seperti Tafsir al-
Qur’an, Ulum al-Qur’an, I'jaz al-Qur’an, dan sebagainya muncul. Kesadaran
sebagian besar umat Islam di Malaysia tentang martabat al-Qur’an sebagai
sumber terpenting dalam Islam tidak hanya membuat umat Islam di Malaysia
untuk mempelajari al-Qur’an dan tajwidnya, tetapi juga berbagai kajian yang
berkaitan dengan al-Qur’an. Pengetahuan ini tidak hanya dipelajari di sekolah-
sekolah agama, tetapi juga menjadi salah satu mata pelajaran utama di fakultas

4

atau akademi studi Islam baik di perguruan tinggi negeri maupun swasta.’
Seperti di tempat lain di dunia Muslim, studi Al-Qur'an ilmiah di Malaysia

22 Riddell, “Classical Tafsir in the Malay World: Emerging Trends in Seventeenth-Century Malay Exegetical
Writing.”

23 |brahim, “Ulum Al-Quran Course In Higher Education Institutions: A Comparative Study Of Selected Public
Universities in Malaysia.”

24 |brahim.

INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (JHIC) | 49
VOL. 2 NO. 1 (2025)



NIJMA AULIAH SALSADILAH & IFAN MAULANA ISHAK

mencakup publikasi dalam arti sempit dan luas. Banyak dari pendekatan yang
lebih sempit terhadap studi al-Qur'an ilmiah, yakni terjemah dan kajian tafsir
yang diproduksi oleh univer-sitas dan mahasiswa dengan spesialisasi studi Al-
Qur'an dan Hadis. Misalnya, individu-individu yang berada di Akademi Studi
Islam di Universitas Malaya menghasilkan dan menerbitkan banyak studi
penting dalam bidang ini.”

Studi al-Qur'an dan Implikasinya terhadap Kehidupan Sosial Budaya di
Malaysia

Al-Qur’an sebagai sumber ajaran Islam dan ketika terserap ke dalam
budaya Malaysia turut membawa perubahan besar dalam banyak aspek ke-
hidupan. Islam yang diyakini sebagai “petunjuk terang” dalam kehidupan
bangsa Malaysia juga turut menghilangkan praktik khurafat, meskipun dalam
aspek kebudayaan dan kesenian masih bercampur aduk dengan praktik-praktik
takhayyul. Praktik keagamaan tersebut sebenarnya masih mengalami dialektika
dengan nilai dan tradisi sebelumnya. Contohnya ketika masyarakat melaksa-
nakan adat perkawinan. Di satu sisi melaksanakan akad dengan syariat Islam,
namun masih menggunakan pernak-pernik hiasan yang memiliki unsur-unsur
yang bertentangan dengan syariat Islam. Seperti sulaman yang berbentuk
makhluk bernyawa dan tidak menutup aurat. Juga ditambah dengan membuang
sehelai pakaian ke sebuah lumbung (tempat untuk menyimpan makanan)
diyakini agar tidak turun hujan dan mengganggu jalannya prosesi pernikahan.
Selanjutnya mencampur adukkan bacaan Al-Qur’an dengan mantra-mantra
untuk pengobotan dan ditambah dengan menjalankan suatu amalan-amalan dan
pantangannya, anak-anak yang mengalami sakit perut mengalami busung jin
sebagai akibat dari menduduki sarang semut besar di sudut kampung dan lain-
lain.*

Namun, pada 1970 Islam berevolusi bukan hanya pada aspek sosial dan
budaya saja, bahkan merasuk dalam aspek administrasi Negara. Perubahan
tersebut sering dikaitkan dengan generasi muda yang mendapatkan akses
Pendidikan agama Islam. Juga didukung dengan penggunaan sains dan tek-
nologi sebagai media yang diharapkan memberi edukasi dan dapat memi-
nimalisir penyimpangan dalam beragama. Eksistensi agama Islam lebih diakui
karena menjadi agama resmi negara dan menjadi pedoman bagi jalannya
pemerintahan. Misalnya kesultanan Malaysia menjadi Lembaga konstitusioanal
yang aktif menekankan nilai-nilai Islam dalam jalannya pemerintahan. Seperti

2> Christopher A. Furlow, “Intersections of the Qur’an and Science in Contemporary Malaysia,” in The Qur’an in
the Malay— Indonesian World Context and Interpretation (New York: Routledge, 2016).
26 Prayogi, “Dinamika Islam di Malaysia: Telaah Sosio Historis.”

50 | INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (IJHIC)
VOL. 2 NO. 1 (2025)



THE HISTORICAL EVOLUTION OF QUR'ANIC STUDIES IN MALAYSIA

dalam era perdana mentri Malaysia yang ke-5, Datuk Seri Abdullah bin Haji
Ahmad Badawi (Tun) menempatkan asas Islam sebagai inti dari Pembangunan
nasional khususnya dalam membangun “modal insan rakyat Malaysia”. Dari
sinilah muncul istilah “Islam Hadhari” atau “Islam yang bertamadun”. Walau-
pun istilah Islam Hadhari bukanlah konsep baru dalam ajaran Islam, namun hal
ini merupakan bukti dari perwujudan kontribusi Islam dalam pemerintahan
Malaysia. Perwujudan tersebut dibuktikan dengan penerapan pada pegawai
negara untuk bekerja Amanah dan tidak melakukan korupsi, juga pembentukan
Komisi Anti Korupsi Malaysia yang didirikan lebih awal sebagai upaya serius
pemerintahan untuk mewujudkan atmosfer ajaran Islam®.

Bukti lain ajaran Islam telah mendarahdaging dalam bangsa Malaysia
yakni dalam bentuk seni bangunan, seni hias maupun ukir. Dalam aspek
kemasyarakatan dibuktikan dengan asas gotong royong ketika adanya acara,
baik pernikahan (walimatul urs), hari raya dan lain-lain. Perayaan tersebut juga
dimeriahkan dengan bacaan ayat-ayat suci Al-Qur’an dan nasyid-nasyid, rebana,
juga dilakukan pawai atau parade dimana peserta melantunkan sholawat,
marhaban yang mengandung unsur-unsur menyiarkan semangat Islam. Juga
kehidupan para muballigh, para ustadz beserta imam-imam masjid lebih terjamin.
Para imam masjid dianggap sebagai pegawai kerajaan yang dengan itu
kesetaraan dan wibawa mereka di tengah-tengah masyarakat sudah terjamin. Di
samping itu, khutbah jumat haruslah berisikan doa bagi sultan dan seluruh
keluarganya. Bahkan takbir akan diberhentikan demi menyambut kedatangan
Sultan. Setelah Sultan duduk barulah bacaan takbir dilanjutkan kembali*.

Salah satu contoh dari studi Qur’an yakni kajian tafsir Maudhu'i, kajian
ini bermula di tahun 1990 dan hingga kini tercatat 154 kajian tafsir Maudhu'i di
Malaysia. Perkembangan penulisan kajian tafsir Maudhu'i ini meliputi beberapa
tema yang sedang dikaji, para pengkaji mengkategorikan dalam tujuh tema
utama yang dominan. Tema tersebut ialah tema bahasa, akidah, ibadah, akhlak,
politik, ekonomi dan sosial.” Hal ini menunjukkan para sarjana berusaha men-
jadikan al-Qur’an ini sumber tindakan bagi kehidupan. Bukan berarti kajian
berbentuk tafsir Maudhu'i menjadi yang paling penting di dalam rujukan
kehidupan, tetapi keperluan untuk mengkaji al-Qur’an dari semua bentuk
tafsiran yang disepakati ulama itu sama pentingnya sehingga dapat memenuhi
keperluan masyarakat semasa. Bahkan usaha ini penting untuk menutup lubang-
lubang keraguan yang dibawakan oleh golongan musuh Islam. Kaum Muslim

27 Prayogi.

28 Anwar, Kebangkitan Islam Di Malaysia.

29 Naimah Ruzi and Mazlan Ibrahim, “Perkembangan Kajian Tafsir Mawdu’i di Malaysia (1990-2016) [Develop-
ment of Tafsir Mawdu’i Studies in Malaysia (1990-2016)],” BITARA International Journal of Civilizational Studies and
Human Sciences 3, no. 1 (2020): 72-90. https://bitarajournal.com/index.php/bitarajournal/article/view/104

INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (JHIC) | 51
VOL. 2 NO. 1 (2025)


https://bitarajournal.com/index.php/bitarajournal/article/view/104

NIJMA AULIAH SALSADILAH & IFAN MAULANA ISHAK

dilihat telah melengkapkan persediaan untuk menjawab persoalan mereka dari
semua sudut terhadap sumber utamanya. Rujukan terhadap al-Qur’an perlu
supaya dapat memahami konteks sebenarnya dalam memahami sesuatu isu.

Dalam peradaban Melayu terdapat beberapa jenis undang-undang yang
digunakan sebagai panduan masyarakat dalam kehidupan bernegara. Sistem
undang-undang Melayu yang pernah menjadi pusat ketamadunan Melayu ialah
Melaka dan Majapahit. Di Melaka dua teks undang-undangnya, yaitu Hukum
Kanun Melaka, Undang-undang Laut Melaka dan Undang-undang Pebian Melaka.
Sedangkan Undang-undang Majapahit dikenal sebagai Kunta Manawa Dharma-
sastera. Dengan masuknya Islam undang-undang Melayu pun terpengaruh
seperti Undang-undang Melaka dan Undang-undang Laut Melaka dengan menerap-
kan hukuman huddud (hukuman Islam). Undang-undang Islam yang berlandas-
kan al-Qur’an dan Sunnah di prakatekan oleh kerajaan kesultanan Melayu.
Artinya, kedatangan Islam yang memberikan pengaruh besar baik dari segi

30

akidah, Undang-Undang dan Pemerintahan Melayu.

Perkembangan Kajian Tafsir Qur’an di Malaysia

Secara kronologis, dari masa ke masa literatur tafsir di Malaysia terus
berkembang dan mengalami dinamika yang cukup menarik. Baik dari segi
penyampaian, penulisan, metode, dan referensi. Sebagaimana al-Qur’an pada
periode awalnya, geliat tradisi penafsiran al-Qur'an di Malaysia juga bisa
dipetakan jadi dua tradisi; oral dan tulisan. Tradisi oral penafsiran al-Qur’an
adalah sebuah gejala awal yang menimbulkan banyaknya ketertarikan Muslim
Malaysia kepada al-Qur’an, menurut Ismail Yusoff, pada tradisi oral untuk
pertama kali dilakukan oleh Syekh Abdul Malik bin Abdullah (1650-1736) atau
yang akrab dengan sebutan Tok Pulau Manis. Menyadari proses penafsiran al-
Qur’an secara oral di rumah-rumah Tok Guru pada abad ke-17 sampai awal abad
ke-19 cukup diminati masyarakat Muslim di Malaysia, proses penafsiran al-
Qur’an mulai diinstitusikan. Tafsir al-Qur’an menjadi satu mata pelajaran wajib
dalam lembaga-lembaga pendidikan resmi seperti Pondok Pesantren atau
Madrasah. Pondok pertama yang mengajarkan tafsir adalah Pondok yang
didirikan Tok Kenali pada 1917.”

Dalam literatur lainnya, perkembangan kajian mengenai al-Qur’an di
Malaysia dimulai sejak abad ke-17, namun kajian sebelum tafsir ditulis hanya

30 Herlina, “Islam dan Pengaruhnya terhadap Peradaban Melayu,” Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra
Islam 14, no. 2 (2014): 189-212. https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/tamaddun/article/view/132

31 Zakirman Zakirman and Shafwatul Bary, “Geliat dan Keterpengaruhan Tafsir al-Qur'an dalam Dakwah di
Malaysia,” AL MUNIR: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 2, no. 1 (2019): 49-58. https://doi.org/10.15548/amj-

kpi.v2i1.489.

52 | INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (IJHIC)
VOL. 2 NO. 1 (2025)


https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/tamaddun/article/view/132
https://doi.org/10.15548/amj-kpi.v2i1.489
https://doi.org/10.15548/amj-kpi.v2i1.489

THE HISTORICAL EVOLUTION OF QUR'ANIC STUDIES IN MALAYSIA

kajian dengan literatur Timur Tengah. Hingga pertengahan pada abad ke-19
didominasi oleh kajian-kajian tentang teologi, fikih, sejarah Islam dan tasawwuf.
Pada abad ke-16 kajian kajian keislaman sudah dilakukan hanya dalam bentuk
pengajian di musholla di bawah pimpinan wustadz. Perkembangan awal kajian
tafsir dimulai pada abad ke-17, ditandai oleh seorang figur Syekh Abdul Malik
bin Abdullah (1650-1736). la mentranskip kitab Turjuman al-Mustafid karya Syekh
Abdul Al-Rauf Singkel, yang kemudian disebarkan melalui instansi Pendidikan
seperti pesantren dan berkembang hingga di masjid, madrasah, hingga masuk
dalam sistem Pendidikan Nasional. Model pembelajaran tafsir ketika itu adalah
dengan penafsiran secara global terhadap beberapa yang dipilih dari suatu surah
dalam al-Quran, yang berkaitan dengan soal akidah, akhlak, dan hukum. Lebih
berkembang dengan menjelaskan makna kosakata al-Qur’an dan memahami
beberapa ayat yang dipilih dari surah-surah dalam al-Qur’an yang berkaitan
dengan persoalan aqidah, fikih, akhlak, dan dakwah. Lebih jauh, tafsir juga
diajarkan di perguruan tinggi*.

Perguruan tinggi yang pertama menerapkan kuliah tafsir adalah Malaya
Islamic College, Fakulti Pengajian Islam di Universiti Kebangsaan Malaysia
(UKM), Akademi Pengajian Islam di Universiti Malaya dan Darul Qur’an. Pada
tahun 1990, muncul pertama kali tawaran mata kuliah dan program-program
kajian tafsir di Universiti Malaya, International Islamic University of Malaysia
(IUM) atau Universiti Islam Antar Bangsa , dan Islamis Science University of
Malaysia atau Universiti Sain Islam Malaysia (USIM). Yang ditawarkan tidak
hanya materi tafsir, melainkan metodologi tafsir, sehingga mahasiswa diajarkan
dan dilatih untuk menafsirkan al-Qur‘an dan menyikapi isu-isu kontemporer.
Selain diajarkan, tafsir al-Qur’an juga ditulis oleh para intelektual Malaysia di
antaranya Tafsir Surah al-Fatihah Karya Syekh al-Hadi, Tafsir Nurul Ihsan Karya
Muhammad Said ibn Umar, Falsafah Berumah Tangga (Tafsir Surah al-Mujadalah)
Karya Nik Muhammad Salleh Wan Musa, Terjemah Fi Zilal AlI-Qur’an karya Syekh
Yusuf Zaky, dan lainnya.”

Perkembangan kontemporer tafsir al-Qur’an pada abad ke-21 merupakan
kesinambungan daripada pengajian tafsir yang diadakan di masjid, pondok dan
institusi pengajian formal. Dengan adanya institusi-institusi pengkajian Islam
yang memiliki geliat yang kuat sama dengan yang ada di dalam atau di luar
negeri, maka lahirlah banyak ilmuwan yang menguasai bidang keilmuan Islam
termasuk salah satunya ilmu tafsir, sehingga mereka dapat menghasilkan karya-
karya tafsir baik secara individu maupun berkelompok. Hal ini dibuktikan

32 Wardani and Taufik Warman Mahfuz, Perkembangan Tafsir al-Qur’an di Indonesia dan Malaysia: Menelusuri
Akar Historis dan Dinamika Kontenporer (Sleman: Zahir Publishing, 2022).
33 Wardani and Mahfuz, 55.

INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (JHIC) | 53
VOL. 2 NO. 1 (2025)



NIJMA AULIAH SALSADILAH & IFAN MAULANA ISHAK

menerusi kajian Ismail Yusoff dan Mazlan Ibrahim yang menyatakan bahwa
kebanyakan mereka adalah lulusan dari Universitas Timur Tengah seperti
Mekkah, Madinah, Mesir, Pakistan, India, dan lainnya.*

Tafsir
Maudu'i
27%

Terjemahan
29%

Tafsir ljmali
8%
Tafsir Tahlili
36%

Gambar 1. Grafik Metode Tafsir Al-Qur’an di Malaysia Abad-21
Sumber: Mustapa & Kadir (2017: 34)

Gambar 1 menunjukkan grafik metode tafsir al-Qur’an menggunakan
pendekatan tafsir Tahlili menerima banyak perhatian daripada cendekiawan dan
ulama di Malaysia yaitu sebanyak 36% (24 buku). Hal ini disebabkan tafsir tahlili
adalah salah satu metode pentafsiran al-Qur’an secara analisis dari pelbagai
sudut. Sementara karya-karya terjemahan pula mendominasi tempat kedua
dengan memperoleh sebanyak 29% (19 buku) dan tafsir Maudhu’'i mencatatkan
jumlah sebanyak 27% (18 buku). Dan yang terakhir tafsir Ijmali berada pada
kedudukan terendah dengan memperoleh sebanyak 8% (5 buku).

Perkembangan Penulisan Mushaf al-Qur’an di Malaysia

Penulisan al-Qur’an di Malaysia telah dimulai sejak abad ke-17 dengan
khas seni kaligrafi. Mushaf Malaysia ditulis dengan hiasan motif iluminasi
berdasarkan ilham alam dari beberapa Negeri di seluruh Malaysia dan memiliki
jenis khat Nasakh pada semua tulisan ayat-ayatnya, selain itu juga menggunakan
tulisan khat Thulus sebagai hiasan untuk nama surah dan hiasan sekelilingnya
yang sesuai dengan budaya dan lingkungan masyarakat Malaysia. Pada
penulisan al-Qur’an tetap menggunakan Rasm Utsmani. Penulisan mushaf
tersebut merupakan suatu usaha bangsa Melayu dalam menghidupkan kembali
seni mushaf al-Qur’an yang telah hilang sejak 500 tahun yang lalu®. Mushaf
Utsmani juga dikatakan sebagai suatu usaha yang perlu dilakukan agar tidak
terjadi kesalahan bacaan dan penyelewengan.*

34 Siti Wahidah binti Mustapa and Muhd Najib bin Abdul Kadir, “Corak Penulisan Tafsir di Malaysia Abad Ke-21
(2001-2015),” Jurnal Al-Turath 2, no. 1 (2017): 27-36. https://www.ukm.my/turath/wp-content/uploads/2024/05/
turath 2017 vol.2 no.1l 27-36.pdf

35 Kamil Baba, Dinamika Kaligrafi Islam, ed. Didin Sirojuddin (Jakarta: Darul Ulum Press, 1992).

36Daud Ismail et al., “Dabt Mushaf Uthmani: Perkembangan, Permasalahan dan Kaitannya dengan Pemba-

54 | INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (IJHIC)
VOL. 2 NO. 1 (2025)


https://www.ukm.my/turath/wp-content/uploads/2024/05/turath_2017_vol.2_no.1_27-36.pdf
https://www.ukm.my/turath/wp-content/uploads/2024/05/turath_2017_vol.2_no.1_27-36.pdf

THE HISTORICAL EVOLUTION OF QUR'ANIC STUDIES IN MALAYSIA

Mengapa hingga sebegitu penting penggunaan mushaf Utsmani ini?
Dalam konteks pemeliharaan al-Qur’an, penulisan dan penyalinan kembali al-
Qur’an pada masa Utsman dilakukan dengan menempuh suatu metode khusus
yang disetujui oleh Utsman. Para ulama menamakan metode penulisan Usmani
atau Rasm al-Usmani sebagai metode yang melambangkan satu bacaan yang telah
disepakati para sahabat, yaitu bacaan yang sesuai dengan dialek Quraisy. Bahkan
penulisan Al-Qur’an selain dari Rasm Usmani dipandang menyalahi standar
penulisan al-Qur’an serta menyalahi kaidah-kaidah penulisan dan pemberian
tanda baca yang benar.3”

[ - JON RS (s
[ YR e 8 PR -
jo._.,.l\-’._‘_'o*_.,‘]' prim—
© L o 2l

N

Gambar 2. Mushaf Al-Qur’an di Malaysia

Pada gambar 2 (kiri) logo mushaf al-Qur’an Malaysia dari jenis khat Kufi
sebagai hiasan utama di kulit depan mushaf tersebut. (kanan) halaman depan
mushaf tersebut yang terkandung surah al-Fatihah ayat 1-7 dengan tulisan khat
Nasakh ditulis sejajar kanan dan kiri, hiasan motif budaya Melayu beriluminasi
tumbuhan dan bunga-bungaan.38

ngunan Sosial di Malaysia,” Jurnal Usuluddin 20 (2005): 125-44. https://ejournal.um.edu.my/index.php/JUD/article/
view/4214

37 Muhammad Zaini and Nor Hafizah Bin Mat Jusoh, “Problematika Penulisan al-Qur’an dengan Rasm Usmani
pada al-Qur’an Cetakan Indonesia dan Malaysia,” TAFSE: Journal of Qur‘anic Studies 5, no. 1 (2022): 155, https://
doi.org/10.22373/tafse.v5i1.12508

38 Makmur Haji Harun, “Sejarah Penulisan Mushaf Al-Qur’an Nusantara: Kajian Perbandingan antara Mushaf
Istiglal Indonesia dengan Mushaf Malaysia,” Tsagafah: Jurnal Agama dan Budaya 11, no. 2 (2015): 6. Retrieved from
https://files.core.ac.uk/download/352156524.pdf

INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (JHIC) | 55
VOL. 2 NO. 1 (2025)


https://ejournal.um.edu.my/index.php/JUD/article/view/4214
https://ejournal.um.edu.my/index.php/JUD/article/view/4214
https://doi.org/10.22373/tafse.v5i1.12508
https://doi.org/10.22373/tafse.v5i1.12508
https://files.core.ac.uk/download/352156524.pdf

NIJMA AULIAH SALSADILAH & IFAN MAULANA ISHAK

S SIS G alJ6 Y5
AN @ et NP A TG

: : ,._é/u:su.' ) f
| | O U= e e O = |
o R | 2 L3245 3o @G T A5 63D, |
5 ARG S |
Sl A S 06 |

IS A @

a5 f'\..zr.w,--_, b 363 5 A S
vt Mo it Z A Y

5 Y EIC ST @ G

AR AURTOS IR TE E0E

P ST o TR

— 2

Gambar 3. Khat pada Mushaf al-Qur’an di Malaysia

Pada gambar 3 (kiri) halaman 139, surah al-An’am ayat 74-81 bertulis khat
Nasakh ditulis sejajar kanan dan kiri, tulisan berbaris rata pinggir kanan dan kiri
sebanyak 15 baris. (tengah) halaman 312, surah Maryam ayat 1-11 bertulis khat
Nasakh juga yang ditulis sejajar kanan dan kiri sebanyak 13 baris, ditambah
kepala surah Maryam dengan khat Thulus dan al-Basmalah dengan 34 Vol. 14 No.
1 (Januari-Juni 2016) khat Nasakh. (kanan) halaman 628, terkandung surah al-
Masad ayat 1-5 dan al-Ikhlas ayat 1-4 dengan khat Nasakh yang sejajar di tengah,
ditambah dengan nama surah bertulis khat Thulus dan al-Basmalah dengan khat
Nasakh.?

Gambar 4. Mushaf al-Qur’an Taba’ah Ma’arij al-Jamal

Pada gambar 4 menunjukkan perkembangan mushaf, yakni Mushaf al-
Qur’an Malaysia Taba’ah Ma’arij al-Jamal (cetakan pertama). Mushaf ini meng-
gunakan percetakan, memiliki corak dan motif budaya Melayu. Penggunaan
hiasan corak dan motif, di mana satu motif berbeda sebanyak 20 halaman
suratnya direka dan dijadikan sebagai hiasan setiap 20 muka surat yang berbeda

39 Harun.

56 | INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (JHIC)
VOL. 2 NO. 1 (2025)



THE HISTORICAL EVOLUTION OF QUR'ANIC STUDIES IN MALAYSIA

pula dengan lembaran berikutnya. Sejumlah rekaan corak dan motifnya telah
menghiasi setiap lembaran-lembaran mushaf ini yang berwarna-warni sehingga
ke lembaran muka surat terakhir.40

Gambar 5. Mushaf al-Qur’an Malaysia Taba’ah Ain al-Taqwa

Pada gambar 5 menunjukkan Mushaf al-Qur’an Malaysia Taba’ah Ain al-
Taqwa (cetakan koleksi). Mushaf ini melalui proses pencetakan berkualitas
tinggi, memiliki lebih daripada 1000 (seribu) motif seni visual Melayu yang
mewakili setiap negeri seluruh Malaysia. Penggunaan hiasan, di mana satu motif
berbeda direka untuk dijadikan sebagai hiasan setiap 2 (dua) juz, sebelum masuk
ke juz berikutnya. Sejumlah 328 (tiga ratus duapuluh lapan) rekaan lainnya telah
digunakan dan setiap dua kaca surat mempunyai rekaan lain berwarna-warni.
Proses rekaan sangat panjang yakni 314.000 jam kerja atau sekitar selama lima
tahun.41

Kesimpulan

Studi al-Qur’an di Malaysia mempunyai perjalanan dan dinamika yang
unik dan cukup menarik di Nusantara. Sebagai negara yang mempunyai pen-
duduk muslim cukup banyak, Malaysia dalam geliatnya membuktikan bahwa
di kawasan ini sudah berlangsung sejak abad ke-11 dan beberapa literatur
menyebutkan di abad ke-17. Perkembangan ini bukan hanya sebagai simbol
keagamaan, namun sudah menyentuh aspek sosial budaya dan politik. Adapun
perkembangan dalam bidang literatur yakni dalam bidang tafsir al-Qur’an dan
penulisan mushaf, sehingga perkembangan Islam di Malaysia dapat dikatakan
memberikan sumbangsih yang signifikan dalam dunia Islam.

Pernyataan Kontribusi Penulis
Semua penulis setuju untuk bertanggung jawab atas semua aspek dalam
artikel ini.

40 Wan Hakimin Wan Mohd Nor et al., “Kepelbagaian Mushaf Al-Quran Masakini di Malaysia,” in International
Research Management & Innovation Conference (5th IRMIC) (Putrajaya, 2018).
41 Nor et al.

INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (JHIC) | 57
VOL. 2 NO. 1 (2025)



NIJMA AULIAH SALSADILAH & IFAN MAULANA ISHAK

Pernyataan Konflik Kepentingan

Para penulis menyatakan tidak memiliki konflik kepentingan.

Referensi

Anshori, Muhammad. "Tren-Tren Wacana Studi al-Qur’an dalam Pandangan
Orientalis di Barat." Nun: Jurnal Studi al-Qur’an dan Tafsir di Nusantara 4,
no. 1 (2019): 13-44. https:/ /jurnalnun.aiat.or.id /index.php/nun/article/
view /35

Anwar, Zainah. Kebangkitan Islam di Malaysia. Jakarta: Penerbit LP3ES, 1990.

Baba, Kamil. Dinamika Kaligrafi Islam. Edited by Didin Sirojuddin. Jakarta: Darul
Ulum Press, 1992.

Bakar, Ibrahim Abu. "A History of Islamic Studies in Malaysia." Oriente Moderno
19, no. 2 (2000): 371-393. https:/ /www jstor.org/stable /25817781

Daud Ismail, Asyaf Hj. Ab Rahman, Wan Ibrahim Wan Ahmad, and Fadzli
Adam. "Dabt Mushaf Uthmani: Perkembangan, Permasalahan dan Kai-

tannya dengan Pembangunan Sosial di Malaysia." Jurnal Usuluddin 20
(2005): 125-144. https://ejournal.um.edu.my/index.php/JUD/article/

view /4214

Furlow, Christopher A. '"Intersections of the Qur'an and Science in
Contemporary Malaysia." In The Qur'an in the Malay-Indonesian World:
Context and Interpretation, edited by Peter G. Riddell, 227-48. New York:
Routledge, 2016.

Gottschalk, Louis. Mengerti Sejarah. Jakarta: UI Press, 1985.
Hamka. Sejarah Ummat Islam. Vol. 4. Jakarta: Bulan Bintang, 1976.

Harun, Makmur Haji. "Sejarah Penulisan Mushaf Al-Qur’an Nusantara: Kajian
Perban-dingan Antara Mushaf Istiglal Indonesia dengan Mushaf
Malaysia." Tsaqafah: Jurnal Agama dan Budaya 11, no. 2 (2015): 1-20.
Retrieved from https:/files.core.ac.uk/ download /352156524 .pdf

Hasan, Moh. Abdul Kholiq. "Tren Kajian Al-Qur’an di International Islamic
University Malaysia (IIUM): Analisis Terhadap Karya Tesis." Al-Tadabbur:
Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 6, no. 2 (2021): 339-60. https://jurnal.
staialhidayahbogor.ac.id/index.php/alt/ article/view /1761

Haziyah, Hussin, and Abdul Majid Latifah. "Early Development of Quranic
Exegesis in Malaysia." International Journal of Asian Social Science 3, no. 8
(2013): 1732-44. https://archive.aessweb.com/index.php/5007/article/

view /2493

58 | INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (IJHIC)
VOL. 2 NO. 1 (2025)


https://jurnalnun.aiat.or.id/index.php/nun/article/view/35
https://jurnalnun.aiat.or.id/index.php/nun/article/view/35
https://www.jstor.org/stable/25817781
https://ejournal.um.edu.my/index.php/JUD/article/view/4214
https://ejournal.um.edu.my/index.php/JUD/article/view/4214
https://files.core.ac.uk/download/352156524.pdf
https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/alt/article/view/1761
https://jurnal.staialhidayahbogor.ac.id/index.php/alt/article/view/1761
https://archive.aessweb.com/index.php/5007/article/view/2493
https://archive.aessweb.com/index.php/5007/article/view/2493

THE HISTORICAL EVOLUTION OF QUR'ANIC STUDIES IN MALAYSIA

Herlina. "Islam dan Pengaruhnya terhadap Peradaban Melayu." Tamaddun:

Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam 14, no. 2 (2014): 189-212. https:/ /jurnal.
radenfatah.ac.id/index.php/tamaddun/article/view /132

Hooker, Virginia Matheson. Tuhfat Al-Nafis: Sejarah Melayu-Islam. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka, Kementerian Pendidikan Malaysia, 1991.

Ibrahim, Mohamed Akhiruddin. "Ulum al-Qur’an Course in Higher Education
Institutions: A Comparative Study of Selected Public Universities in
Malaysia." IJASOS-International E-Journal of Advances in Social Sciences 2, no.
6 (2016): 148-57. http:/ /ijasos.ocerintjournals.org/en/pub/issue/26675/
280358

Ismail, Ahmad Munawar, Zakaria Stapa, and Siti Aishah Suhaimi. "Islam dan
Pembentukan Jati Diri Bangsa Melayu." Jurnal Hadhari, Special Edition
(2012): 143-54. http:/ /dx.doi.org/10.17576 /JTH-2012-SP-04

Koren, Judith, and Yehuda D. Nevo. "Methodological Approaches to Islamic
Studies." Der Islam 68, no. 1 (1991): 87-107. https:/ /doi.org/10.1515/islm.
1991.68.1.87

Kuntowijoyo. Metodologi Sejarah. 2nd ed. Yogyakarta: PT Tiara Wacana, 2003.

Mustapa, Siti Wahidah binti, and Muhd Najib bin Abdul Kadir. "Corak Penulisan
Tafsir di Malaysia Abad ke-21 (2001-2015)." Jurnal al-Turath 2, no. 1 (2017):
27-36. https:/ /ukm.mv/turath/wp-content/uploads/2024/05/turath
2017 vol.2 no.1 27-36.pdf

Noh, Mohd Aderi Che, Amjad Hussein, Othman Ghani, and Asmawati Suhid.
"The Study of Quranic Teaching and Learning: A Review in Malaysia and
United Kingdom." Middle East Journal of Scientific Research 15, no. 10 (2013):
1338-44. https:/ /doi.org/10.5829/idosi.mejsr.2013.15.10.11509

Nor, Wan Hakimin Wan Mohd, Mohd Hasbie Al-Shiddieque Ahmad, Zaidul
Amin Suffian Ahmad, and Mahmud Lutfi Abdul Hadi. "Kepelbagaian
Mushaf al-Qur’an Masakini di Malaysia." In International Research Mana-
gement & Innovation Conference (5% IRMIC), 1-15. Putrajaya: IRMIC, 2018.
Retrieved from http://rmc.kuis.edu.my/irmic/wp-content/uploads/
2018/09/KEPELBAGAIAN-MUSHAF-AL-QUR’AN-MASAKINI-DI-
MALAYSIAwan-Hakimin.pdf

Prayogi, Arditya. "Dinamika Islam di Malaysia: Telaah Sosio Historis." Etnohistori:

Jurnal Ilmiah Kebudayaan dan Kesejarahan 9, no. 1 (2022): 34-35.
http:/ /ejournal.unkhair.ac.id /index.php/etnohis/article / view /4942

Riddell, Peter G. "Classical Tafsir in the Malay World: Emerging Trends in
Seventeenth-Century Malay Exegetical Writing." In The Qur’an in the

INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (JHIC) | 59
VOL. 2 NO. 1 (2025)


https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/tamaddun/article/view/132
https://jurnal.radenfatah.ac.id/index.php/tamaddun/article/view/132
http://ijasos.ocerintjournals.org/en/pub/issue/26675/280358
http://ijasos.ocerintjournals.org/en/pub/issue/26675/280358
http://dx.doi.org/10.17576/JH-2012-SP-04%C2%A0
https://doi.org/10.1515/islm.1991.68.1.87
https://doi.org/10.1515/islm.1991.68.1.87
https://ukm.my/turath/wp-content/uploads/2024/05/turath_2017_vol.2_no.1_27-36.pdf
https://ukm.my/turath/wp-content/uploads/2024/05/turath_%202017_vol.2_no.1_27-36.pdf
https://doi.org/10.5829/idosi.mejsr.2013.15.10.11509
http://rmc.kuis.edu.my/irmic/wp-content/uploads/2018/09/KEPELBAGAIAN-MUSHAF-AL-QURAN-MASAKINI-DI-MALAYSIAwan-Hakimin.pdf
http://rmc.kuis.edu.my/irmic/wp-content/uploads/2018/09/KEPELBAGAIAN-MUSHAF-AL-QURAN-MASAKINI-DI-MALAYSIAwan-Hakimin.pdf
http://rmc.kuis.edu.my/irmic/wp-content/uploads/2018/09/KEPELBAGAIAN-MUSHAF-AL-QURAN-MASAKINI-DI-MALAYSIAwan-Hakimin.pdf
http://ejournal.unkhair.ac.id/index.php/etnohis/article/view/4942

NIJMA AULIAH SALSADILAH & IFAN MAULANA ISHAK

Malay-Indonesian World: Context and Interpretation, edited by Peter G.
Riddell, 123-45. New York: Routledge, 2016.

Riddell, Peter G. "Variations on an Exegetical Theme: Tafsir Foundations in the
Malay World." Studia Islamika 21, no. 2 (2014): 259-92. https://doi.org/
10.15408/sdi.v21i2.1072

Ruzi, Naimah, and Mazlan Ibrahim. "Perkembangan Kajian Tafsir Mawdu'i di
Malaysia (1990-2016) [Development of Tafsir Mawdu’i Studies in Malaysia
(1990-2016)]." BITARA International Journal of Civilizational Studies and
Human Sciences 3, no. 1 (2020): 72-90. https:/ /bitarajournal.com/index.
php/bitarajournal/article/view /104

Sjamsuddin, Helius. Metodologi Sejarah. Yogyakarta: Penerbit Ombak, 2016.

Thohir, Ajid. Perkembangan Peradaban di Kawasan Dunia Islam. Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 2004.

Wardani, and Taufik Warman Mahfuz. Perkembangan Tafsir Al-Qur’an di Indonesia
dan Malaysia: Menelusuri Akar Historis dan Dinamika Kontemporer. Sleman:
Zahir Publishing, 2022.

Yasin, Raudlotul Firdaus Binti Fatah, and Mohd. Shah Jani. "The Development of
‘Ilm Tafsir and Hadith in Malaysian Educational System." Journal of Islam
in Asia 16, no. 1 (2019): 258-277. https://journals.iium.edu.my/jiasia/
index.php/jia/article/view /786

Zaini, Muhammad, and Nor Hafizah Bin Mat Jusoh. "Problematika Penulisan Al-
Qur’an dengan Rasm Usmani Pada Al-Qur’an Cetakan Indonesia dan
Malaysia." TAFSE: Journal of Qur'anic Studies 5, no. 1 (2022): 155-70.
https:/ /doi.org/10.22373 / tafse.v5il. 12508

Zakirman, Zakirman, and Shafwatul Bary. "Geliat dan Keterpengaruhan Tafsir
al-Qur’an dalam Dakwah di Malaysia." AL MUNIR: Jurnal Komunikasi dan
Penyiaran Islam 10, no. 1 (2021): 45-62. https://doi.org/10.15548 /amj-

kpi.v2il.489

60 | INDONESIAN JOURNAL OF HISTORY AND ISLAMIC CIVILIZATION (IJHIC)
VOL. 2 NO. 1 (2025)


https://doi.org/10.15408/sdi.v21i2.1072
https://doi.org/10.15408/sdi.v21i2.1072
https://bitarajournal.com/index.php/bitarajournal/article/view/104
https://bitarajournal.com/index.php/bitarajournal/article/view/104
https://journals.iium.edu.my/jiasia/%20index.php/jia/article/view/786
https://journals.iium.edu.my/jiasia/%20index.php/jia/article/view/786
https://doi.org/10.22373/tafse.v5i1.12508
https://doi.org/10.15548/amj-kpi.v2i1.489
https://doi.org/10.15548/amj-kpi.v2i1.489

